
Den Frieden wecken
20. November 2025
Predigt zum Volkstrauertag 2025 in der Prot. Matthäuskirche Landau
von Pfr. Dr. Stefan Bauer unter Verwendung einer Vorlage von Sylvia Bukowski

Joh 11,32-45

32 Als nun Maria dahin kam, wo Jesus war, und sah ihn, fiel sie ihm zu Füßen und
sprach  zu  ihm:  Herr,  wärst  du  hier  gewesen,  mein  Bruder  wäre  nicht
gestorben. 33 Als Jesus sah, wie sie weinte und wie auch die Juden weinten, die
mit ihr kamen, ergrimmte er im Geist und erbebte 34 und sprach: Wo habt ihr ihn
hingelegt? Sie sprachen zu ihm: Herr, komm und sieh! 35 Und Jesus gingen die
Augen über. 36 Da sprachen die Juden: Siehe, wie hat er ihn so lieb gehabt! 37
Einige aber unter ihnen sprachen: Er hat dem Blinden die Augen aufgetan; konnte
er nicht auch machen, dass dieser nicht sterben musste? 38 Da ergrimmte Jesus
abermals  und kommt zum Grab.  Es war aber eine Höhle,  und ein Stein lag
davor. 39 Jesus spricht: Hebt den Stein weg! Spricht zu ihm Marta, die Schwester
des Verstorbenen: Herr, er stinkt schon; denn er liegt seit vier Tagen. 40 Jesus
spricht  zu  ihr:  Habe  ich  dir  nicht  gesagt:  Wenn  du  glaubst,  wirst  du  die
Herrlichkeit Gottes sehen? 41 Da hoben sie den Stein weg. Jesus aber hob seine
Augen auf und sprach: Vater, ich danke dir, dass du mich erhört hast. 42 Ich
wusste, dass du mich allezeit hörst; aber um des Volkes willen, das umhersteht,
sagte ich’s, damit sie glauben, dass du mich gesandt hast. 43 Als er das gesagt
hatte, rief er mit lauter Stimme: Lazarus, komm heraus! 44 Und der Verstorbene
kam heraus, gebunden mit Grabtüchern an Füßen und Händen, und sein Gesicht
war verhüllt mit einem Schweißtuch. Jesus spricht zu ihnen: Löst die Binden und
lasst ihn gehen! 45 Viele nun von den Juden, die zu Maria gekommen waren und
sahen, was Jesus tat, glaubten an ihn. 

Liebe Gemeinde,
es  gibt  jedes  Jahr  eine  sogenannte  Friedensdekade  –  10  Tage  um  den
Volkstrauertag und den Buß- und Bettag herum gab es in früheren Jahren in
Landau und an vielen Orten Friedenswochen.  Damals  ist  auch die  kirchliche
Friedens-Dekade ins Leben gerufen worden.
Ich glaube, das waren in den 1980er Jahren wichtige Zeiten. Damals entstanden
nicht  nur  in  Deutschland  große  Bewegungen,  die  Umweltbewegung,  die

https://matthaeuskirche-landau.de/unsere-kirche/predigten/den-frieden-wecken/


Friedensbewegung,  die  Eine-Welt-Bewegung.  Es  gibt  Zyniker,  die  behaupten,
alles, was an Abrüstung geschehen sei, sei nur Verdienst der Politik gewesen. Der
Zusammenbruch  des  Ostblocks  sei  eine  Art  wirtschaftl iches  und
militärtechnisches Niederringen gewesen. Ich sehe bis heute mehr darin. Damals
sind  soziale  Bewegungen  entstanden,  die  zu  großem  gesellschaftlichem
Engagement geführt haben. Es war eine, in ganz überwiegenden Teilen, friedliche
Protestkultur entstanden, die letztlich dann auch zum Mauerfall führte.

Heute  erleben  wir,  wie  Bürgerbewegungen  es  immer  schwerer  gemacht
bekommen.  An  vielen  Orten  auf  der  Welt,  wo  Menschen  in  Massen  auf  die
Straßen gehen, werden sie gewaltsam von der Staatsmacht bekämpft. Bei uns
wird  Gemeinnützigkeit  aberkannt  und  daran  ge4arbeitet,  dass  NGO’s  Nicht-
Regierungs-Organisationen, kleingehalten werden im Namen der Interessen der
Wirtschaft. Und dennoch weisen die Bewegungen immer noch auf Gefahren hin
und klagen politisches Handeln ein. Aber die Inhalte kommen unter die Räder
einer Welt, die sich in Verteilungskämpfe stürzt und unfähig ist, ihre Probleme
gemeinsam, als Weltgemeinschaft, zu lösen.

Komm,  den  Frieden  wecken!  So  lautet  das  Motto  der  diesjährigen
Friedensdekade. Mir kommen düstere Gedanken: Wer kommt schon noch mit?
Wer  lässt  sich  noch  bewegen?  Ich  kenne  mich  selbst,  wie  ich  über  dem
Alltäglichen, was zu tun ist, die Energie nicht aufbringe, die jungen Menschen von
Fridays for Future zu unterstützen. Eine Petition hier, ein Mitgliedsbeitrag da, ein
Like setzen in sozialen Netzwerken. Mehr Priorität gebe ich dem nicht, und es ist
zu großen Teilen auch Resignation – kein gutes Vorbild für junge Menschen!
Komm, den Frieden wecken! – Ist er vielleicht doch tot?

Aber wir haben doch Mut-Geschichten. Der Glaube muss sich doch nicht von
kleinen Zahlen und geringen Chancen schrecken lassen! Und so möchte ich ein
paar Gedanken über Lazarus aufgreifen,  die  mir  in  die  Hände gefallen sind.
Lazarus, ein guter Freund Jesu, ist gestorben und Jesus war nicht da. Alle, die
Lazarus  kannten,  sind  traurig,  und  als  Jesus  endlich  kommt,  klagt  Lazarus‘
Schwester Jesus an: „Wärst du hier gewesen, wäre mein Bruder nicht gestorben!“
Könnte man heute nicht auch so klagen angesichts der Weltlage. Da werden wir
Christen gefragt: Wo ist denn euer Jesus? Der, den ihr Friedefürst nennt! Der
angeblich  alle  Zerrissenheit  heilen  kann!  Wäre  er  da,  könnte  es  doch  diese
schrecklichen Kriege nicht geben. Es müssten doch nicht so viele unschuldige
Menschen sterben! Dann müsste es doch Hoffnung auf Frieden geben!



Die Kritik von außen schmerzt. Man könnte sie ja beiseite schieben. Aber auch
vom Glauben her fragen und flehen und beten wir: Wo bleibst du? Es kann dir
doch  nicht  gleichgültig  sein,  was  die  anrichten,  die  die  Welt  mit  Tod  und
Todesdrohung überziehen? Wie lange müssen wir noch warten? Wir sind auch so
wenige, die sich noch auf Jesus beziehen. So wenige, die eine Verbindlichkeit
spüren? Oder? Liegt das daran, dass wir meinen, Jesus lässt seine Christen und
die Welt warten?

Warten ist eine gans schöne Zumutung. Für die Familie und die Freunde von
Lazarus dauerte das Warten so lange, dass sie dachten: jetzt ist alles zu spät. Jetzt
gibt es keine Hoffnung mehr: Lazarus ist tot – der Geruch des Todes über allem.
Was ist da noch zu machen?
Doch dann kommt Jesus. Und das, was für die Menschen hoffnungslos tot scheint,
nennt Jesus Schlaf. Und er ruft Lazarus aus seinem Grab. Jesus zeigt hier diese
unfassbare, so unglaubliche, göttliche Lebensmacht. Eine ganz andere Macht, als
die  Macht,  klein  zu  halten,  die  Macht,  zu  unterdrücken,  die  Macht,  Angst
einzuflößen, die Macht, zu verletzen mit Worten und mit Waffen.

Diese tödlichen Mächte können wir täglich am Werk sehen und sind auch selbst
nicht  frei  davon.  Aber  es  gibt  eben auch die  Lebensmacht,  diese  unbändige
Lebensmacht  und Kraft,  die  immer wieder  Leben hervorbringt.  –  Ich musste
spontan denken an den amerikanischen Nationalpark Craters of the moon. Man
läuft dort tatsächlich wie durch eine schwarzgraue Mondlandschaft, die bis zum
Horizont reicht. Und die Sonne brennt unbarmherzig auf die dunkle verwitterte
Lava,  so  dass  das  Luftholen  sich  anfühlt,  als  würde  man  seine  Lungen
ausbrennen. Und dann schauten wir, meine Frau und ich, auf diese verbrannte
Erde und in den feinen Ritzen und kleinsten Zwischenräumen war Leben, waren
winzige Pflanzen. Ich kann gar nicht sagen, was für Pflanzen es waren. Das Grün
war nur zu sehen, wenn man scharf hinsah.
So ist unsere Erde – ein Ort unbändiger Lebenskraft. Und so ist das Leben in uns
allen – geschenkt und lebendig und voller Sehnsucht nach mehr Leben.

Jesus, so sieht es der Glaube, verkörperte diese Lebenskraft. Leben, das Heilung
und Hoffnung nährt. Mitten in einer kaputten Welt. Und was Lazarus geschehen
ist,  kann auch dem totgesagten Frieden geschehen.  Deshalb richtet  sich der
Aufruf: Komm, den Frieden wecken, vielleicht zuerst an Jesus: Komm, brich den
Bann der  Resignation,  die  so  viele  lähmt.  Komm, weck uns  auf  aus  unserer
Mutlosigkeit und unserer Wagenburgmenthalität. – Mach uns durch dein Leben



und Sterben und Auferstehen gewiss, dass dem Frieden die Zukunft gehört! Nicht
der  Gewalt!  Stärke  unser  Vertrauen,  dass  der  Einsatz  für  Versöhnung  und
Gerechtigkeit nicht vergheblich ist, dass Frieden immer möglich ist.

Aber wie können wir mithelfen beim Wecken? Ein erster Schritt könnte sein:
Mitten in der weltweiten Zunahme von Aggression und Feindseligkeit weigern wir
uns als Christinnen und Christen Feinde zu sein!

Ich habe dabei meine Freundschaften in Frankreich vor Augen. Wo mir ein alter
Fischhändler in Lorient, überzeugter Protestant, den Ort gezeigt hat, an dem die
Deutschen seinen Bruder erschossen. – Und diesem Henri David lag jetzt so viel
daran, uns jungen Deutschen kennen zu lernen und zur Versöhnung zu kommen.
Das war in den späten 90ern.

Ich habe vor Augen einen verstorbenen Freund, der vor 25 Jahren mit einem
Koffer voll Bargeld nach Tirana in Albanien flog, wo wir anderen ihn abholten.
Aus Sicherheitsgründen war er mit dem Flugzeug gekommen. Und dann fuhren
wir auf Straßen, die fast wie Kraterlandschaften waren, in den Norden Albaniens
um dort geflüchtete Menschen aus dem Kosovo zu unterstützen. Lastwagenweise
hatten  wir  zusammen  mit  Katholiken  und  Muslimen  aus  Ludwigshafen
medizinisches  Material  in  das  örtliche  Krankenhaus  in  Shkodra  gebracht.

Und überall gibt es auch solche Menschen und solche Initiativen – und das an den
Mächtigen vorbei.  –  Ich denke an die,  die  auf  der  Balkan-Route  noch heute
Migranten mit  Kleidung und essen versorgen.  An die  Seenotretter,  die  nicht
aufgeben. An die internationalen Helfer, die in Gaza ausgehalten haben. Oder an
den  Korrespondenten  der  ARD,  der  gestern  in  der  Tagesschau  von  der
Bombennacht  in  Kiew  berichtet  hat.

Es  gibt  die  Hoffnung  auf  Frieden  und  sie  ist  nicht  auszulöschen.  Als
Kirchengemeinde können wir im Kleinen, in unserem menschlichen Miteinander
Hoffnungszeichen setzen – im Namen des Lebens, das stärker ist als der Tod. Im
Namen  Jesu,  des  Auferstandenen,  des  Lebendigen,  der  in  unserer  Mitte
Hoffnungspflanzen  keimen  lässt.
Vielleicht sieht man die Hoffnungspflanzen nicht gleich in Schlacke und Lava und
Dreck dieser Zeit. Aber sie sind da, sie sind grün, sie sind lebendig und stark.

Denn der Friede Gottes, der höher ist als alle Vernunft, bewahrt unsere Herzen
und Sinne in Jesus Christus. Amen.


